

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

Шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (да помилует его Аллах) заслуживает называться обновителем религии Ибрахима (мир ему). И это знает каждый, кто читал и изучал его книги. Одна из его книг - это книга «Шесть основ».

Как всегда, книга небольшая - мало букв, много смысла. Это указывает на большие знания автора (да помилует его Аллах).

Обратите внимание на Речь Аллаха, речь посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует), также на речь саляфов этой уммы, у них мало слов и много смысла. А у современных учёных много слов и мало смысла, кроме некоторых из них - один из них Мухам  ${
m M} \,\,$   ${
m a}$ д ибн Абдуль-Ваххаб(да помилует его Аллах). Аллах одарил его умением сокращать знания в предложениях. Поэтому вы найдёте его книгу в одну страницу, а если комментировать эту книгу, можно целый том написать и даже больше. Ещё один важный момент то, что он не украшал свои книги красноречием, вступительными словами и тд.

 ${
m O}$  н начинает книги сразу после слов «С Именем Аллаха ...». И эта книга точно так же начинается, он после этих слов сразу начинает текст. Это указывает на то, что содержимое в этой книге очень важное и нужно быстро донести до людей. Например, человек видит у м и рающего, утопающего или горящего, то он бежит к родственникам этого человека и без вступительных слов говорит то, что нужно сказать.

 ${
m T} \, {
m o} \,$  же самое и здесь, Шейх (да помилует его Аллах), видя положение общества, которое утопает в ширке, куфре, бидаатах, спешит быстрее сообщить о важном. (У него даже есть работа, где он использует уличные слова). Для него было важнее донести до людей истин  ${
m y}$  , чем украшать свои книги. Спасти людей от куфра, ширка, бидаатов. И, видя его искренность, его стремление, Аллах заложил баракат в его да'ват. Поэтому ему ответили многие люди и перешли из мрака куфра в свет ислама. Пусть Аллах вознаградит его Раем за ег $\, \circ \,$  усердие на этом пути!

Также можем отметить, что он названия книг ( «3 основы», «4 правила», «6 основ» и тд) сокращает, делит по пунктам для того, чтобы облегчить людям.

✓ Шейх Абдурахман аль-Кадый (да помилует его Аллах) говорит, комментируя эту книгу: «Первое - это учитывать положение тех, кого мы призываем, сокращать и упорядочивать речь, и этим мы не надоедаем людям и не затрудняем им. Поэтому из-за того, что Мухаммад а ибн

Абдуль-Ваххаба(да помилует его Аллах) использовал этот метод, Аллах открыл сердца людей его да'вату»

Y него путь разъяснения людям знаний легкий. Любой человек понимает то, что пишет шейх. Настолько он легко и упорядоченно написал книги.

### ✓ Автор (да помилует его Аллах) в начале книги говорит:

«Поистине одной из удивительных вещей и величайших знамений, указывающих на мощь Всепобеждающего Властелина, являются шесть основ, которые Аллах подробно и ясно разъяснил для простых людей. Разъяснил их лучше, чем можно представить.

Вместе с этим, многие грамотные и разумные потомки Адама ошиблись в этих основах, за исключением немногих из них».

Эти шесть основ Аллах разъяснил в Коране очень четко и ясно простому народу, но вместе с этим ошиблись многие разумные люди. Поэтому шейх Абдурахман аль-Кадый говорит, что автор начал с этих слов, чтобы люди обратили внимание, чтобы поняли что дальше идёт в а  $\times$  н о е . Это нужный метод.

II Посланник (да благословит его Аллах и приветствует) начинал со слов «Не указать ли вам ....», «Не рассказать ли вам ....» для того, чтобы у людей появился интерес. Он говорил ещё «Знаете ли вы...» для того, чтобы люди обратили внимание. Поэтому и автор на чинае т книги подобным образом. Так как эти 6 основ являются тем, в чем человек нуждается больше всего, то автор книги (да помилует его Аллах) применил именно этот метод.

# ✓ Также автор книги разъяснил две вещи в предисловии:

1) то, что Аллах в Своей Книге и посланник (да благословит его Аллах и приветствует) в своей Сунне разъяснили эти 6 основ таким разъяснением, что до людей дошла худжа, таким образом, что люди не нуждаются в дополнительном разъяснении. Аллах обращается к лю д я м, это обращение в общем всему человечеству. Это разъяснение пригодно на любом уровне мышления человека. Будь он учёный, простой человек, грамотный, неграмотный. Обращение Аллаха к нему ясное, понятное для него, потому что Аллах своим обращением не выдел и л самых умных людей. Он обратился ко всем людям: «О те, которые уверовали …»

Верующий человек может быть на высоком уровне, также может быть простым человеком, но Аллах обратился ко всем;

2) Необходимо вместе с этим разъяснением тауфик' (способность, принятие)

То есть наставление делится на два вида:

- 1) наставление разъяснение. Аллах наставляет всех, донёс до всех людей истину.
- 2) но этого недостаточно, вместе с этим нужен тауфик' от Аллаха, чтобы человек мог принять все это. И поэтому когда некоторые из грамотных умных людей лишились тауфик'а от Аллаха вместе с тем, что у них большие знания, информация. Они могут знать Коран наиз у с т ь, хадисы наизусть, но вместе с этим они на ширке, на куфре. Поэтому они ошиблись в этих 6 основах. Это указывает на могущество Аллаха и на Его желание вести некоторых людей на правильный путь и заблуждать других.

Дальше шейх говорит, что это, без сомнений, пугающая вещь. Когда мы видим, что человек получил большое количество информации, он знает Коран, он знает хадисы, но он на заблуждении. Это нас должно пугать. Поэтому человек не должен обманываться тем, что у не го хорошая память или тем, что он умный. Присутствие больших знаний не предотвратило ошибки в этих 6 основах. Мы должны постоянно просить Аллаха, чтобы Он даровал нам тауфик' так же как даровал 'ак'ль (ум).

\_\_\_\_\_\_

✓ «Веди нас прямым путем» (1:6)

Имеются в виду веди нас прямым путём и даруй нам тауфик'.

Сегодня остановимся на предисловии.

УРОК 2 ✓

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

\_\_\_\_\_

Автор книги (да помилует его Аллах) говорит:

Основа первая:

Искреннее очищение религии (ихлас) ради одного Аллаха, у которого нет сотоварища и разъяснение его противоположности, чем является придавание Аллаху равного. Большая часть Корана разъясняет эту основу с разных сторон, такими словами, которые поймет даже с а м ы й недалекий из простолюдинов. Когда же с большинством этого общества случилось то, что

известно, шайтан преподнес им ихлас (искренность, очищение веры) как пренебрежение праведниками и умаление их прав. Он преподнес им многобожие в виде любви к праведникам и их последователям».

шейх Абдурахман аль-Кадый (да помилует его Аллах) говорит: «Это основа - самое великое, что Аллах объяснил в своей Книге, что объяснил посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) в своей сунне таким образом, что нет ни одной суры, в которо й не разъяснялась это основа, то есть Таухид и запрет ширка - обязательность посвящения всего поклонения только Одному Аллаху, не придавая Ему в сотоварищи никого и ничего. Также Аллах в Коране разъяснил исход тех, которые подчинились Ему и тех, которые ос л у ш а л и с в Его в этой основе и совершили ширк. Привёл пример из истории с пророками и показал, как наказал мушриков, которые были до нас. Также из этой основы мы берём пользу, что призыв надо начинать с самого важного, как шейх начал перечислять основы, и пе р в а я основа Таухид и разъяснение ширка. Один из доводов, которое указывает на это -

✓ хадис My'asa ( да помилует его Аллах), когда ему пророк (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: « Пусть первое то, к чему ты будешь призывать, будет свидетельство что нет божества достойного поклонения, кроме Аллаха и что Мухаммад Его посланник»

Также мы из этого извлекаем пользу то, что Аллах разъяснил достаточным и убедительным разъяснением, донеся довод до своих рабов для того, чтобы в судный день эти рабы не препирались перед Ним и не говорили, что Аллах не отправил к ним посланника, что не разъяснили им Таухид и ширк.

✓ Аллах говорит: «Мы отправили посланников, которые несли благую весть и предостерегали, дабы после пришествия посланников у людей не было никакого довода против Аллаха. Аллах — Могущественный, Мудрый» (4:165).

Чтобы они не обманывались перед Аллахом, что до них не дошла истина.

Возьмём один пример из Корана, который разъясняет эту основу.

✓ Это слова Аллаха: «А ведь им было велено лишь поклоняться Аллаху, служа ему искренне» (98:5)

Смотри, да помилует тебя Аллах, на это великое, ясное разъяснение, на то, что Он начал этот аят ограничиваем поклонения Аллаху - ограничивание функций людей в этом мире, то есть поклоняться Только Одному Аллаху, не придавая Ему сотоварищей. Это всего лишь о д и н пример из Корана, один аят, в котором говорится о поклонении Одному Аллаху и о не придавании Ему в сотоварищи никого и ничего. Целиком Коран указывает на это.

А тех, кто противоречат этому аяту, считает достойными похвалы. Описывает их праведность, считает их достойными людьми и тратит все свои силы, помогая им. Это является самой удивительной вещью. И такое положение у большинства этой уммы.

Аллах в Коране приказывает поклоняться Ему Одному и не придавать Ему в сотоварищи никого и ничего. Этот приказ настолько ясный, понятный, что должен понять даже самый тупой человек. Весь Коран говорит об этом.

✓ Имам Ибн аль-Кайим (да помилует его Аллах) говорит: "Коран полностью состоит из (разъяснения) единобожия. Потому что в нем либо приказ соблюдать единобожие и оставить многобожие; либо разъяснение воздаяния единобожников и воздаяния многобожников; либо разъяснение запретного и дозволенного — а это из прав единобожия; либо рассказы о пророках и их общинах, о том, какая вражда была между ними — это из последствий (противостояния) единобожия и многобожия".

Вместе с этим мы находим многих людей, которые приписывают себя к самым умным, но не понимают это, как будто между ними и пониманием этих аятов преграда. Это шайтан мешает им и говорит, что любовь к праведникам, следование за ними и есть посвящение поклоне  $\mathbf{H}$   $\mathbf{H}$   $\mathbf{e}$  им. Когда человек утверждает, что знает сокровенное, когда человек приносит жертву им, когда человек даёт им обет, обращается с мольбой - это и есть проявление любви к праведникам и следование за ними. А когда человек держится той степени, которую Алла  $\mathbf{x}$  даровал ему, считают это нарушением их прав, небрежное отношение к ним и тд - это все и есть наущения шайтана.

УРОК 3 ✓

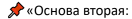
По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

\_\_\_\_\_

Автор книги (да помилует его Аллах) говорит:



Аллах приказал единство в религии и запретил раскол в ней. Аллах разъяснил это полным и ясным разъяснением, понятным даже простолюдинам. И запретил нам быть подобными тем, которые раскололись до нас и погибли. И Он упомянул, что приказал мусульманам быть едиными в религии и запретил в ней раскол. И добавляет ясности то, что передано в Сунне из удивительного по этому поводу. А потом случилось так, что раскол, в основах религии и в ее ответвлениях, стал считаться знанием и пониманием (фикхом) в религии, и наоборот, повеление объединяться в религии стало считаться так, что об этом говорит только безбожник или сумасшедший!»

☑ Шейх Абдурахман аль-Кадый (да помилует его Аллах) говорит:

«Аятов, которые указывают на обязательность объединения и запрещают разделяться, очень много. Мы знаем, что люди разделяются в акыде, фикхе. Эти аяты охватывают любой вид разделения в религии.

✓ Как об этом сказал Аллах: «Ты не имеешь никакого отношения к тем, которые раскололи свою религию и разделились на секты. Их дело находится у Аллаха, и позднее Он сообщит им о том, что они совершали» (6:159)

Аллах настолько порицал разделение, что сделал это из отличительных черт мушриков и сказал:

✓ «и не будьте в числе многобожников, в числе тех, которые внесли раскол в свою религию и стали сектами, каждая из которых радуется тому, что имеет» (30:31-32)

Дальше шейх говорит: «И добавляет ясность в этом хадисы, которые пришли от посланника (да благословит его Аллах и приветствует) с приказом держаться за книгу Аллаха и сунну и объединяться вокруг них. То есть вокруг Корана и Сунны. И не разделяться в этом. T ы найдёшь в книгах послания целые главы, книги которые разъясняют это. (То есть побуждение объединяться

имеется в виду в книгах по сунне). Это основа, который разъяснил в своей книге Аллах и сунне посланник (да благословит его Аллах и приветствует).

(Есть люди, которые призывают объединиться, закрыв глаза на убеждения людей. Мы не об этом говорим, дальше это разъясним)

Дальше шейх говорит: «Когда люди погрязли в невежестве относительно книги Аллаха и Сунны посланника (да благословит его Аллах и приветствует), и когда их страсти взяли вверх над их разумом и над их религией, желательным стало порицание объединения, а порицаемое стало желательным - то есть разделение. Даже люди сказали, что разделение этой уммы -это милость. Насколько отдалились от понимание книги Аллаха и Сунны посланника (да благословит его Аллах и приветствует). Мы сейчас говорим о том, что объединение в религии Аллаха на основе Корана и Сунны— это и есть милость, а не разделение.

Разделение всегда приводит к ненависти, вражде и тд.

Вот это объединение, которое Аллах похвалил, на который пришёл приказ в книге Аллаха и Сунне посланника (да благословит его Аллах и приветствует), это тот приказ, который Аллах упомянул в аяте:

✓ «Крепко держитесь за вервь Аллаха все вместе и не разделяйтесь» (3:103)

То есть объединитесь вокруг книги Аллаха и сунны посланника (да благословит его Аллах и приветствует), потому что это и есть вервь Аллаха. Вот это и есть объединение, которое требуется. Это и есть объединение, за которым следует исправление этой уммы и ее с становление, ее величие и победоносность над врагами, ее высокое положение между другими религиями.

А что касается объединения не на Коране и не на Сунне - это всего лишь внешнее объединение, от которого происходит больше разделения по причине того, что разделяются их умозаключения, убеждения, мнения. Если какая-то группа объединилась вокруг какой-то личности (ихваны, суфия и тд). Мы знаем, что у суфиев разные течения, вроде бы это общество целое, но разделяется насколько, хотя внешне кажется, что это суфизм, что они вместе. Также и другие течения разделились (ихвануль муслимин, джамаат аттаблин и др). А ахлю сунна валь джама'а не разделяются, потому они следуют Корану и Сунне. Если кто-то откололся от них, это не называется разделением.

Дальше шейх разъяснил правило. Одно из важных правил в группе ихвануль муслимин это объединиться на том, на чем мы можем объединиться и простить друг другу то, в чем есть разногласия. Это правило ложное. К этому правилу призывают ихвануль муслимин для тог о, чтобы получить больше голосов, чтобы прийти к власти. Вот для чего они закрывают глаза на акыду людей и призывают их объединяться. То есть это правило гласит то, что надо объединиться на том, на чем можем. Ты молишься, я молюсь - будем вместе молиться и тд. Он не смотрит на акыду человека, он позволяет объединяться с теми. кто отрицает возвышенность Аллаха, кто

поклоняется могилам. Он говорит закрой глаза на это, у нас же есть точки соприкосновения- это молитва, пост и тд. Поможем друг другу в этом и закроем глаза на остальное. Цель их - собрать как можно больше голосов для того, чтобы прийти к власти. Чтобы вокруг них было большое количество людей. Поэтому они не перестают разделяться, от них происходит новые течения. Как, например, суфии, хавариджи и т д . У каждого свой путь, каждый обвиняет другого в том, что он неправильно идёт или же проблема в их главарях и тд.

Дальше шейх разъясняет для чего нужно объединение. Объединяются в шариате не из-за мирского, не для этого собирают людей, подобно джахилям, подобно сегодняшним группировкам, партиям.

☑ Посланник (да благословит его Аллах и приветствует) сказал: «Нет создания групп в исламе. Мусульмане на одной группе».

То есть у них один правитель, одна группа, нет других разделений. Ахли сунна валь джама'а объединяется на Книге Аллаха и на сунне посланника (да благословит его Аллах и приветствует), поклоняясь этим самым Аллаху. И у них нет цели получить этим самым власт в или же главенство и тд. Это правило, которое забыли заблудшие люди, они противоречат Корану и сунне. Именно из-за таких правил стёрли границы между Таухидом и ширком, между сунной и бида'а. Видят, что человек на ширке, заставляют молчать, потому что он н е из нашей группы, он из ихвануль муслимин, потому что в нужный момент заплатит деньги и тд. Не обращают внимание, что он мушрик, вероотступник, грешник.

Тоже самое джамаат ат таблиг утверждают, что они призывают людей к хорошим нравам, умалчивая в вопросах Таухида и ширка, Сунны и бида'а. Хоть человек на ширке, хоть на Таухиде обращаются как к равным. Хоть человек один из самых богобоязненных, хоть грешник обращаются как к равным, кроме к одной группе - ахлю сунна валь джама'а, потому что они разоблачают, поэтому они считают их хуже внешних врагов и пытаются избавиться от них любым путём, потому что они разоблачают, не дают собрать вокруг себя простого обманутого народа.

Ахлю сунна валь джама'а призывает их очистить религию и не использовать их карманы, ахлю сунна валь джама'а болеет за этого человека, исправляет его и указывает путь в Рай, а не путь к власти, и не обещает им ложные должности, а обещает довольство Аллаха, Его прощение. Вот что обещали и все посланники и пророки. Поэтому ахлю сунна валь джама'а не любят, ненавидят во все времена.

Вернитесь к истории и прочитайте. Как это было, когда появились хавариджи, мурджииты и тд. Какие только они козни не строили против ахлю сунна валь джама'а, как только не пытались сделать так, чтобы люди не последовали за ними. То же самое и сегодня. Используют любой метод, чтобы отвратить людей от ученых ахлю сунна валь джама'а, надсмехаясь над ними, называя разными именами, описывая их разными мерзкими названиями для того, чтобы эта

группа последовала за ними, чтобы у них было количество, им неважно качество. Ахлю сунна валь джама'а во все времена уделяли внимание акыде людей, на этом разделяются люди.

✓ посланник (да благословит его Аллах и приветствует) говорил, что эта умма разделится в акыде. Эти 72 течения разделились в акыде. Также это привело к разделению и в фикхе. Мы не приветствуем разделения ни в фикхе, ни в акыде. Мы говорим, что нужно следова т ь книге Аллаха и сунне посланника (да благословит его Аллах и приветствует).

Однако разделение в фикхе неизбежно, разделились люди, но каждый учёный старается следовать книге Аллаха, поэтому отдают все усилия, чтобы вынести правильное решение. И это ин ша Аллах ему аджр, даже если он ошибся. Даже в этом мы стараемся следовать и не разделятся, а что касается акыды мы в этом не принимаем разделения и не прощаем. Если у человека акыда мурджи'а, то он откололся от ахлю сунна валь джама'а и тд. И мы не говорим закройте глаза и примите его. Если человек ошибся в вопросах фихка, Аллах ему простит, находим оправдание и поддерживаем с ним отношения, если он на акыде ахлю сунна валь джама'а, а если он на акыде одной из заблудших течений, то пусть он совершает молитву правильно, мы на это не смотрим, мы смотрим на его акыду. Пусть он молится днём и ночью, пусть постится каждый день, пусть совершает хадж каждый год - это ему не поможет, если он не исправит свою акыду, как это не помогло хавариджам

✓ Посланник (да благословит его Аллах и приветствует) говорит: «Вы посчитаете вашу молитву ничем перед их молитвой» —

Настолько много они будут совершать, в другом риваяте сказано: «Ваша 'ибада относительно их 'ибада - это ничто» их лица будут бледными, губы будут жесткими от поста, от частого чтения Корана.

Разве это им помогло? Не помогло! И сахабы не говорили закрой на них глаза. Это не является из ислама. Это придумали заблудшие люди. И тем, кто говорит, что мы разделяем людей, скажите, что это вы разделяете людей, вы являетесь причиной того, что люди остаются на заблуждении. Мы, Альхамдулиллах, по мере возможности стараемся исправить людей, привести их к группе ахлю сунна валь джама'а. Вы же умалчиваете о их заблуждениях, о их ошибках.

Да упасёт нас Аллах от адского огня и от заблудших течений!

NDOU 4

УРОК 4 ✓

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

\_\_\_\_\_

Автор книги (да помилует его Аллах) говорит:

### 

Для того, чтобы объединение было полным, необходимо подчиняться и повиноваться тому, кому предоставлена власть над нами, даже если это будет эфиопский раб. Посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) разъяснил эту основу достаточно подробно и разными способами: как с помощью шариата, так и с помощью истории. Позднее ситуация сложилась так, что большинство приписывающих себя к знанию даже не знали об этой основе, не говоря о том, чтобы они ей следовали».

✓ Шейх Абдурахман аль Кадый (да помилует его Аллах), комментируя эту основу, говорит: «Когда вот это объединение вокруг книги Аллаха и сунны посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) от нас требует шариат, в реальности невозможно объединит ь людей, кроме как если не будет человека, который ведёт это все, т е предводитель мусульман. Тогда Аллах и обязал слушаться и повиноваться правителям мусульман.

#### Как это сказано в Коране:

✓ «О те, которые уверовали! Повинуйтесь Аллаху, повинуйтесь посланнику и обладающим влиянием среди вас» (Сура «Женщины», 59).

Аллах выделил «среди вас» - это довод то, что правитель должен быть мусульманином. Мы должны слушаться правителей мусульман.

Посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) разъяснил достаточно эту основу в своих многочисленных хадисах - сборники Сахих Аль Бухари и Муслим.

В хадисах, которые указывают слушаться и повиноваться правителям мусульман - слова Посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует):

✓ «Я завещаю вам послушание и подчинение, даже если власть над вами будет предоставлена эфиопскому рабу.

Те, кто из вас проживёт долго, увидит множество разногласий. Поэтому вам следует придерживаться моей сунны и сунны праведных халифов, ведомых

прямым путем» («Муснад» Имама Ахмада, 17142)

✓ Также слова посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует): «Тот, кто подчинится амиру, тот подчинится мне. А тот, кто ослушается амира, ослушался меня»

✓ Дальше шейх Абдурахман аль-Кадый (да помилует его Аллах) говорит: «Выход против правителей мусульман запрещено по шариату. Этот выход сеет смуту и это доказано реальностью. Сколько же было нечестия из-за выхода будь это относительно правителей или же имущ е с т в а , или чести. Их было столько, что младенец поседеет. Христиане и иудеи не завладели мусульманскими землями, кроме как посредством того, что творят хавариджи, они выходят против правителей, разделяют мусульман и из-за этого земля становится лёгкой и до б ы ч е й для христиан и иудеев. Реальность - лучший свидетель»

Также шейх говорит о том, что обязательность повиновения тому, кому Аллах даровал власть над мусульманами. Это их правители, султаны. Тем, кому покорились страны и подчинились люди исламских стран. И в это не входят то, что придумали нововведенцы, свои присяги, которые дают эти нововведенцы своим джамаатам, своим главарям, подобно присяге, которые дают группа ихвануль муслимин, также присяги, которые дают джамаат ат таблин, присяги, которые дают суфии - они дают своим главарям присяги. Самая худшая и опасная присяга - это присяга суфиев. Потому что они дают присягу и в мирском, и в ахиратском. И они воспитывают своих последователей, чтобы они были перед своими шейхами, перед этими главарями, кому они дают присягу, подобно мертвому человеку, то есть не шевелятся, еле дышат, не поднимают взор. Рассказывают даже то, что от страха перед ними люди падают в обморок. Вот эта присяга самая опасная, в отличие от присяг других течений. Другие дают присягу только в мирском, слушаться и повиноваться в мирском.

## ✓ Дальше шейх говорит, что не разрешается

Выходить против правителей мусульман, снимать их с должности с мечом, если только они не совершают ясный куфр, то есть понятный ясный куфр, который он делает публично, повторяет, не скрывает - на это действие которое совершает правитель, является куфром, должен прийти четкий, ясный достоверный довод, то есть действие на которое есть от Аллаха довод.

Даже если есть эти условия, то есть правитель совершил куфр, у которого нет сомнения, на которое есть довод чёткий и ясный, и он не скрывает это, но вместе с этим если отсутствует сила и возможность заменить его, то Аллах не возложил на душу то, что ей не под силу.

I здесь шейх говорит: «Со временем эту основу уже не знают те, которые утверждают, что они ученые, как это мы сегодня видим, те которые называют себя призывающими, те которые называют себя учёными, призывающими как будто никогда не читали в хадисы, в которы I посланник (да благословит его Аллах и приветствует) приказывает подчиняться правителям мусульман, также как будто они не читали аяты из Корана, которые приказывают слушаться и повиноваться правителям мусульман»

 ${
m A}\,$  если они читают эти хадисы, то они относят их к своим главарям, как ихвануль муслимин и тд. Каждый создает себе группировку, каждый создает себе правителя. Этим самым разделяя мусульман.

И это является причиной слабости этой уммы, они сначала разделились в акыде, позже в других вопросах. Поэтому откололись от общего джамаата и создали свои джамааты. Поэтому враги оккулировали почти все страны мусульман. Потом эти же люди, которые стали причиной оккупации, продолжают идти в заблуждение сами и заблуждая других, и указывают людям неправильный выход из этих убеждений. Те, у кого есть разум, те, у кого есть стремление к познанию истины, тот знает путь выхода из этого положения.

посланник Аллаха ( да благословит его Аллах и приветствует) в достоверном хадисе сообщил, что Аллах не поднимет это унижение, пока вы не вернётесь к своей религии, пока эти заблудшие группировки не вернутся к акыде посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует).

------

УРОК 5 ✓

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

\_\_\_\_\_

Автор книги (да помилует его Аллах) говорит:

Основа четвёртая

Разъяснение по поводу того, что такое знание и кто такие ученые, что такое понимание и кто такие правоведы. А также разъяснение относительно тех, кто уподобляется им, но не относится к их числу. Аллах указал на эту основу в начале суры «Корова», начиная со слов:

✓ «О сыны Исраила! Помните милость, которую Я оказал вам...» (Сура «Корова», 40)

До его слов:

✓ «О сыны Исраила!...» (Сура «Корова», 122) перед упоминанием Ибрахима.

Еще более проясняют этот вопрос те многочисленные предания из сунны, в которых прямо говорится об этом, настолько понятно и доступно, что это ясно даже глупому человеку.

Однако позднее ситуация сложилась так, что эта основа стала странной вещью для людей, а знанием и пониманием для них стали нововведения и заблуждения. Подмена истины на ложь стала для них наилучшим деянием. А тот, кто говорит о настоящем знании, которое  $A \pi \pi a x$  вменил в обязанность, стал считаться не иначе как еретиком или умалишенным. Тот, кто

ненавидит это знание, враждует с ним, пишет книги, предостерегая и запрещая его, стал считаться ученым и правоведом».

Это положение, которое мы сегодня тоже видим. Мы знаем многочисленные аяты Корана, также многочисленные хадисы, где разъясняется что такое знание, какое достоинство имеет знание, ученые. Также и в Коране и сунне разъяснены сыфаты (качества) ученых, которые на истине. Также разъяснены сыфаты ученых заблуждения.

В этой основе автор книги (да помилует его Аллах) разъясняет знания ученых и тех, которые уподобились им, но не являются из их числа. А таких очень много, которые уподобляются учёным или в речи, или во внешнем облике, однако не имеют ни малейших знаний. Он и являются призывающими к бидаатам, заблуждениям.

шейх Фаузан ( да помилует его Аллах) говорит: «Тут говорится о тех, кто уподобляется ученым, но не относится к их числу. Просто подражает ученым, уподобляется им, хотя на самом деле у него нет никаких знаний. Он тем самым приносит большой вред, как себе, так и обществу. Потому что он говорит об Аллахе без знания, вводит людей в заблуждение не обладая знанием.

✓ Аллах сказал в Коране: «Кто же несправедливее того, кто возводит на Аллаха навет, чтобы ввести людей в заблуждение безо всякого знания?» (Сура «Скот», 144)

Посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) сообщил нам то, что будет когда люди начнут брать знания от тех людей, которые считают себя обладающими знаниями, однако не являются ими.

№ В хадисе от Абдуллы ибн 'Амра (да помилует его Аллах) передаётся, что он сказал: «Я слышал посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) говорил: «Аллах не забирает знания, забрав пророков, однако забирает знания, забрав ученых. И когда Аллах не оставит ни одного учёного, люди возьмут в себе главарей джахилей. (Эти джахили не будут говорить, что они джахили. Они будут уподобляться учёным. Они будут причислять себя к учёным, выглядеть внешне, как ученые. Их будут спрашивать, если они будут гово р и т ь, что они джахили, никто их спрашивать не будет)

 $\Pi$  они будут давать фетвы без знаний, сами заблудятся и заблудит других»

Как говорит шейх Фаузан, его вред огромный, для себя в первую очередь и для других.

✓ Имам ат-Табари (да помилует его Аллах) говорил: «Люди не заблуждаются никогда через своих ученых. Однако они заблуждаются таким образом, когда их ученые умирают, начинают выносить фетвы те, которые не являются учеными. Мир заблуждается посредством таких людей»

✓ Имам Малик (да помилует его Аллах) говорит: «Однажды Раби'а заплакал очень сильно. Его спросили: «Что тебя беда постигла?». Он сказал: «Нет. Однако выдал фетву тот, кто не обладает знаниями».

Он заплакал, когда услышал, что человек без знаний дал фетву. Какого было бы положение Раби'а (да помилует его Аллах), если бы он жил в наше время, когда о религии Аллаха говорят больше всех те, которые не обладают знаниями, даже минимальными. Мы в интерне те часто встречаем рассказчиков, которые не обладают знаниями, рассказывают людям истории, развлекают их, играют на их чувствах. Редко видим человека, которые передают знания Корана и сунны.

Шейх Абдурахман аль-Кадый ( да помилует его Аллах) говорит: «Положение учёных - это очень опасно. Тому, кто из них обладает правильными знаниями или призывает к правильным знаниям, Аллах поднимает степень посредством его знаний».

✓ Аллах сказал: «Аллах возвышает по степеням тех из вас, кто уверовал и тех, кому даровано знание». (58:11).

Аллах сказал, сначала поднимает тех, которые уверовали, а потом выделил и сказал, тех которе обладают знаниями, то есть высокими степенями. И это ученые, у которых есть правильные знания, они лучшие люди этой уммы. А когда люди равняются учёным или же в ре ч и, или же в облике внешнем, это в действительности ученые зла, бида'а и тд., которые меняют смысл текстов будь это Коран, сунна или же суть ислама. И приподносят людям не то, что сказал Аллах и Его посланник (да благословит его Аллах и приветствует), и и  $\mathbf x$  конец почернеет, и они увидят, как Аллах унизит их. Аллах подвергнет их жестоким наказаниям и люди увидят их положение, то есть они опозорятся.

Поэтому ахлю сунна валь джама'а заботятся о науке « Джарх ва та'диль» для того, чтобы узнать аль 'ак'ль - тот, человек от которого можно брать знания. А аль-маджух- тот, от которого нельзя брать знания. В основе науке джарх ва та'диль это знание, изучение  $\mathbf{T} \in \mathbf{X}$ , которые передают хадисы, цепочки хадисов, аль-'ак'ль - это когда соответствуют те качества, когда можно у него брать знания хадисов, аль-маджух- тот за кого сказали, что нельзя брать у него знания. Если мы смотрим в цепочке хадиса и говорим аль-маджух, необязательно, чтобы он был мубтади'а, может у него память слабая, может изменился, потерял 'ак'ль и тд. То есть свои причины. Сегодняшнее применение этих слов «Джарх ва та'диль» имеется в виду предостережение от мубтади'а.

★ Когда учёный говорит, что «определённый человек является учёным» - берите от него знания, 
 «а этот является мубтади'а» - не берите от него знания.

Это называется сегодня «джарх ва та'диль». Что касается первого джарх ва та'диль, который разъяснили, то есть вопрос о цепочке хадисов, то ученые из саляфов, как Абдуллах ибн Барр говорил: «Вот эта цепочка, я считаю что это из религии, если бы не было этой цепочки то, кто хочет сказал бы, что хочет». Любой человек сказал бы то, что он делает и приписал бы это к религии. А когда есть иснад ученые говорили: «кто это сказал?», он указывает на определённую личность, мы смотрим от кого он передаёт, сначала смотр и м, кто этот человек, можно ли брать от него религию, доверенный ли он человек. Дальше смотрим, если он нормальный, смотрим, кто выше и тд. до посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует). То есть таким образом принимали хадисы, рассматривал и каждого передатчика. Таким образом Аллах сохранил религию.

✓ Мухаммад ибн Сирин (да помилует его Аллах) говорил: «Поистине, эти знания — религия, так смотрите же, от кого вы берете свою религию"

✓ Имам ат-Табари (да помилует его Аллах) говорил: «Это цепочка -оружие для мусульманина против неверующих, а если у него нет этого оружия, то с чем он будет воевать».

K примеру, кто-то из ахлиль бида'а рассказывает хадис, приписывает это к посланнику (да благословит его Аллах и приветствует). Человек из Ахли сунны спросит у него, кто ему это рассказал, в каком сборнике нашёл, он ответит, что это такой-то такой-то челове  $\kappa$ , потребуем от него цепочку. Если нет у него цепочки, то он проиграл. Это и есть оружие мусульманина, если нет у него цепочки, то этот суфий приписал этот хадис  $\kappa$  религии Аллаха, и люди это принимают.

✓ Имам Ахмаду (да помилует его Аллах) один из его учеников сказал: «Это тяжело говорить, что какой-то человек лжец, какой-то человек слабый, то есть передатчик хадисов».

Тогда Имам Ахмад отвечает: «Если будешь молчать ты и буду молчать я, когда джахиль узнает достоверное от недостоверного?».

Если мы будем молчать о цепочке из-за того, что учёный не говорит, что он слабый, лживый, то как люди будут отличать достоверное от недостоверного?

А что же касается современного понятия джарх ва та'диль, то есть то, что распространено в наши дни, то шейху Мук'билю (да помилует его Аллах) задали вопрос - Почему он занялся этим, то есть г'ильм джарх ва та'диль. Тогда шейх (да помилует его Аллах) говор и т : «Если мы оставим эту науку джарх ва та'диль, не будем разбирать положение людей, то слова шейха ибн База (да помилует его Аллах) и слова мубтади'а будут равны. А они не равны. Мы нуждаемся, чтобы

разъяснить положение Хасана Тураби, Юсуфа Кардави (тут имена приводит шейх в качестве примеров, потому что эти люди главари бидаатов)».

Юсуф Кардави один из главарей ихвануль муслимин, многие обманулись этим человеком по сей день. Если бы мы молчали и не разъяснили бы его положение и других муртади'а, то люди бы до сих пор доверяли этому человеку, читали его книги, слушали его лекции и был  $\pi$  бы на манхадже ихвануль муслимин. Вот какая польза от этой науки сегодня.

Сегодня понятие «джарх ва та'диль» распространённое понятие, это разъяснение положения учёных. Или же ученый из Ахли сунна валь джама'а и можно брать от него знания или же он из ахлиль бида'а.

Также сегодня может быть наука «джарх ва та'диль» и в хадисе. Можно изучать цепочку хадисов, разбирать цепочку хадисов и в этом нет проблем. Однако что касается этого понятия «джарх ва та'диль», распространённое сегодня, нельзя чрезмерствовать в этом. Выводя из сунны тех, которые не вышли из сунны. Как это делают некоторые люди. Или же этим нельзя заниматься невеждам. Невежда должен спрашивать у учёного, что он скажет относительно какого-то призывающего или учёного и тд. И этот учёный должен быть на самом деле учёным, а не тем, кто уподобился учёным.

В конце автор книги (да помилует его Аллах) говорит: «А тот, кто говорит о настоящем знании, которое Аллах вменил в обязанность, стал считаться не иначе как еретиком или умалишенным».

Потому что эти знания разрушают их бидааты, их обычаи.

T ы приходишь распространяешь аяты из Корана и хадисы Посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) относительно строительства мечети на кладбище или мавзолеев и тд. А они скажут тебе, что ты умалишенный, зындык, хочешь разрушить мечети. Самое лучше что у них есть - это истина смешанная с ложью. И тот, кто враждует с этими знаниями - знаниями о религии Аллаха и посланника Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует), отрицает их, предостерегает от них, сегодня он для них учёный, который опирается на сны, рассказы своего друга, которого он считает за авлия. Опираются на ложные хадисы, ищут ложные хадисы, которые подтверждают их манхдаж, подтверждают их бида'аты, и находят их, к сожалению. Вымышленных хадисов тысяча. И они распространяются в телефонах и на основе этих хадисов выносятся какие-то решения.

Н о Альхамдулиллах, что сегодня есть те, которые разбирают иснад, цепочку хадиса, есть люди, у которых есть оружие - это цепочка хадисов. Они разбирают ложный хадис и достоверный хадис. Этим самым Аллах сохраняет эту религию. И эти люди, которые разбирают хадисы ложное от достоверного, они есть муджахиды на пути Аллаха, которые защищают эту религию, очищают эту религию и сохраняют ее. Это избранники Аллаха, посредством которых Аллах сохраняет свою религию. И тот, кто желает добра пусть ищет, требует знания.

Пусть Аллах дарует нам тауфик'.

УРОК 6 ✓

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

\_\_\_\_\_

Сказал автор книги (да помилует его Аллах):

у Основа пятая:

Разъяснение Аллаха, свят он и возвышен, относительно того, кто является его любимцами и установленная Аллахом разница между его любимцами и теми, кто им уподобляется, на самом деле являясь врагами Аллаха, лицемерами и нечестивцами. Для этого будет достаточ но аята из суры

«Семейство Имрана»: «Скажи: «Если вы любите Аллаха, то следуйте за мной, и тогда Аллах возлюбит вас» (Сура «Семейство Имрана», 31).

✓ Аята из суры «Трапеза»:

«О те, которые уверовали! Если кто-нибудь из вас отступит от своей религии, то Аллах приведет других людей, которых Он будет любить и которые будут любить Его» (Сура «Трапеза», 54)

✓ И аята из суры «Юнус»:

«Воистину, любимцы Аллаха не познают страха и не будут опечалены. Те, которые уверовали и были богобоязненны» (Сура «Юнус», 62-63)

Впоследствии случилось то, что большинство приписывающих себя к знанию, возомнивших себя наставниками созданий и хранителями шариата, стали полагать, что любимцам Аллаха необходимо оставить следование посланникам, а кто последует за посланниками — тот не о относится к любимцам Аллаха. И возомнили, что любимцам Аллаха необходимо оставить джихад, а кто его совершает к ним не относится. И что необходимо оставить веру и богобоязненность, а кто твердо держался на вере и богобоязненности не имеет к ним отношение. Господь наш, просим тебя о прощении и благополучии, поистине, ты Слышащий мольбы!».

Когда человек к убеждён, что им позволительно не следовать за посланником (да благословит его Аллах и приветствует), он совершает куфр. Сегодня есть те, кто говорят, что их авлия можно не следовать за посланником (да благословит его Аллах и приветствует), считают, что они получают особые знания - напрямую от Аллаха. Поэтому в их книгах вы увидите такие действия, которые совершают их авлия, которые выводят человека из ислама, которые считаются мерзостью. Их последователи сами описывают то, что посвящают молит  $\mathbf{B} \ \mathbf{y} \$ этим авлия и тд. И мы, по их мнению, не имеем права им делать порицание, потому что им не приказано следовать за посланником (да благословит его Аллах и приветствует), у них особое откровение, которое им ниспосылается.

Передают от некоторых их главарей, что он поднимался на минбар и мочился на джамаат.

 $\Pi$  вместе с этим он считается авлия, ни у кого не было к нему претензий, потому что он считается вали. И в каждом его действии есть мудрость для них.

B этих аятах Аллах разъяснил сыфаты авлия, вместе с этим люди перевернули это все - сделали авлия тех, кто напрямую противоречит тем сыфатам, которые Аллах упомянул в Коране.

Шейх Абдурахман аль- Кадый (да помилует его Аллах) говорит: «Мы получаем пользу от этой основы, что не сравнится тот, кто подчинился Аллаху,его шариату и держится за сунну, с которым пришёл Посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) и тот, кто ослушался Аллаха, противоречит шариату и не следует сунне».

Даже верующие не равны между собой - у кого-то больше имана, а у кого-то меньше его. А тем более не равны тот, кто ослушался Аллаха и подчинился шайтану, оставил Сунну и тот, кто подчиняется Аллаху и следует за сунной.

 $\coprod$  Дальше шейх говорит: «Это основа присходит из убеждений Ахли сунна валь джама'а относительно имана, что иман - это слова и дела».

Четыре условия имана:

- 1.убеждение в сердце;
- 2.произношение языком;
- 3.совершение дел;
- 4. и все это в соответсвии с сунной.

Если человек убеждён в сердце, произносит языком и совершает дела, но не в соответствии с сунной, не может быть имана. Иман - это убеждение в сердце, слова, дела и все это в соответствии с сунной посланника Аллаха ( да благословит его Аллах и приветствуе  ${\tt T}$  ). То есть такая связь между авлия Аллаха и определением имана.

Д Дальше шейх говорит: «Тот, кто скрывает иман в сердце, он правдив с Аллахом, у него есть иман, и выявляет ислам(то есть вера проявляется на делах, как и на словах) искренне Аллаху, то этот человек является из авлия Аллаха. А что касается авлия шайтанов, т о у них обратное - то есть скрыли куфр, выявили куфр и тд».

Иногда может быть скрывает куфр и выявляет ислам - мунафик (лицемер). А мунафик - это авлия шайтана. Иногда человек выявляет куфр и скрывает куфр. То, что у него в сердце он выявляет или иногда скрывает. В любом случае они являются из числа авлия шайтанов.

Дальше шейх говорит: «Понятие «авлия Аллаха» перевернули. Люди начали считать грешников, мушриков авлия Аллаха. Причина этого - ученые заблуждения, которые продают свою религию за гроши людей. Если бы не эти ученые заблуждения и то, чем они путают людей, то не было бы проблем определить этих шайтанов. Люди бы знали, что человек, совершающий определенные действия из авлия Аллаха и человек, совершающий другие действия из авлия шайтана.

Простой народ знал бы, что человек, который не совершает молитву, не посещает молитву, человек, который совершает зина и тд. что он авлия шайтана. Люди это понимали бы, если бы не ученые, которые их заблудили, которые перевернули понятия, сказали, что это авлия Аллаха.

Как говорит шейх аль-Кадый (да помилует его Аллах) причина в учёных заблуждения. А ученые Ахли сунна валь джама'а указывают на авлия Аллаха - тех, которые Аллах описал в Коране, а не тех, которые считают люди. Поэтому тот, кто хочет понять различие между авлия Аллаха и авлия шайтана, то должен сначала разобраться, кто ученые истины, а кто ученые заблуждения. Потому что ученые истины указывают на авлия Аллаха, а ученые заблуждения указывают тебе на авлия шайтана, на друзей шайтана.

Также распространено понятие, что умалишенные являются из числа авлия Аллаха. Это большая ошибка. Потому что авлия Аллаха - это умные люди. Те, которые держались за религию Аллаха, боялись Его, надеялись на Него, а не те, которые лишились ума.

Умалишенных Аллах испытает в судный день, отправит к ним посланника. Вот тогда определится - он из авлия Аллаха или из авлия шайтана. В этом мире мы не говорим, что он из авлия Аллаха или из авлия шайтана.

------

УРОК 7 ✓

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

Сказал автор книги (да помилует его Аллах):

## 

Опровержение ложного аргумента, выдуманного шайтаном для отвращения от следования Корану и сунне, и для побуждения к следованию различным мнениям и разнообразным прихотям. Этот аргумент заключается в том, что никто кроме достигшего высшей ступени знания (абсолютный муджтахид) не может познать Коран и сунну.

А критерии для абсолютного муджтахида у них настолько строгие, что вероятно даже Абу Бакр и Умар не подошли бы под них в полной мере!

(Они считают, что) если человек не подходит под эти критерии, то ему обязательно и бесповоротно нужно оставить Коран и сунну, и что в этом нет сомнения. Если же кто-то начнет искать в них истину, то он не иначе как еретик или сумасшедший, потому что это очень трудно!»

Это убеждения этих людей, тот, кто ищет истинный путь в Коране и сунне для них умалишённый или еретик, потому что, по их мнению, невозможно понять Коран и Сунну. Эти сомнения, которые и по сей день существуют. Мы часто слышим, когда приводим в качестве довода аят или же хадис, нам говорят, что мы не можем понять Коран и сунну, Коран и сунну понимают только лишь ученые. И эти учёные описаны такими качествами, как сказал шейх (да помилует его Аллах), качества, которые полностью невозможно достичь.

Шайтан не приходит к человеку и не говорит: «Не бери Коран и сунну», потому что если он скажет: « оставьте Коран и сунну, не берите их», то люди поймут, что это заблуждения, и этот человек опозорится. Поэтому он призывает оставить Коран и сунну путём, что Коран и сунну тяжело понять. Они говорят Коран - это откровение Аллаха и своими ограниченными знаниями ты не можешь понять то, что пожелал для тебя Аллах. Шайтан этим самым обманывает людей.

Они говорят, что понимание Корана и сунны даровано муджтахиду, который обладает большими знаниями, и чтобы человек мог открыть Коран и сунну и изучать их, получать из них знания, должны быть сыфаты. А если спросишь возможно ли человеку получить эти сыфаты, может ли человек отучиться и получить эти качества, которыми можно понять Коран и сунну, они говорят да и они перечисляют такие качества, которые возможно даже были неполноценными у сподвижников, как говорит автор книги (да помилует его Аллах).

Шейх Абдурахман аль-Кадый (да помилует его Аллах) говорит: «Смыл этих сомнений, которые они бросают в нас и этих слов, которые они говорят нам - это то, что ты не смотришь в Коран и сунну и не сможешь в качестве довода привести их и не сможешь призывать людей брать доводы из Корана и сунны. Однако мы покрываем Книгу Аллаха и сунну драгоценным материалом и ставим в золотые сундуки. Они (то есть Коран и сундук, в котором находится Коран) остаются и сегодня на почётном высоком месте, придают им святость, одна к ○ эта святость на расстоянии, святость всего лишь внешняя. Поэтому они придумали позолоченные Кораны, на которых есть разные формы, цветы, узоры. (Мы это все видим, это существует) Это для того, чтобы Коран остался святым только лишь внешне—

Мы знаем, что люди украшают свои божества, украшают свои ихрамы, украшают свои книги, чтобы придать им величественный вид и этим они возвеличивают. Посмотрите на людей, которые возвеличивают могилы, украшают их . Только этим они проявляют заботу и к могиле, и к книге, и к мечети и тд.

«  $\Pi$  никакого отношения мусульмане не имеют к святости самого содержимого Корана»— имеются в виду те мусульмане, которые не следуют Корану и сунне, то есть они на заблуждении. Они призывают возвеличивать внешний вид и оставляют содержимое.

« $\Pi$  в конце концом это приводит к тому, что содержимое Корана будет изменено»—Они не смогли изменить буквы Корана, они не смогли изменить слова Корана, поэтому они преградили между мусульманами и Кораном. Раз не смогли менять буквы, менять слова Корана, то преградили между людьми и Кораном и дали им смысл, которые сами придумали, которые Аллах не дал.

M ы часто встречаем тех, которые находятся заблуждении, когда ты им читаешь аят из Корана, когда ты им читаешь хадисы они говорят, что ты кто такой, чтобы читать аяты и хадисы и приводить их в качестве довода. Значит, это человек последовал за этим правилом, который заложил шайтан, и он не будет возвращаться к Корану, читать его и размышлять над ним, потому что он убеждён в том, что он не поймёт Коран, он убеждён что коран понимают только определённые люди. Таким образом ахлиль бида'а преградили между мусульманами Кораном, а это считается, что преградили между Аллахом и его рабами.

Однако есть те, которые не видят уподобление христианам в украшении Корана, украшение мечети и тд, потому что и они последовали за этим путём. Они видят в этом возвеличивание Корана, возвеличивание мечети. Мы собираем деньги, чтобы купить люстру на полмиллиона и тд. А если мы обратим внимание то, мечеть пустая, максимум, что можно там услышать - это рассказы, истории.

Также что мы видим, что эти люди будь это суфии и те, которые последовали за ними то же самое делают и относительно Корана, и их религия строится на украшеннии. И это признак того, что эти люди заблудились, как сказали саляфы, когда украсите мечети и Коран ы, это признак того, что вы заблудились. Они отдалились от содержимого Корана, отдалились от самой сути мечети, для чего она построена. Многие строят мечети для того, чтобы люди видели как они совершают молитву, как они отдают садак'а, как они украшают мечеть и тд. Мечети не для этого строятся.

Что относится к понимаю Корана ? Да, есть тексты, которые понимают только ученые, есть тексты, которые понимают только обладающие знаниями и есть тексты Корана, которые понимает простой человек.

«Поклоняйтесь Аллаху и не придавайте Ему в сотоварищи ничего» - мы же поняли?! Мы же поняли то, что Аллах требует от нас - не придавать Ему сотоварищей, поклоняться Ему Одному и тд. Но есть тексты, которые понимают люди с большими знаниями. Мы не отрицаем это. Однако это не должно стать проблемой между пониманием Корана и людьми. Они должны изучать его и не бояться. Потому что это откровение, послание Аллаха. Каждый мусульманин должен изучать то, что Аллах дал ему.

Дальше шейх (да помилует его Аллах) говорит: «Свят Аллах и достохвален! Сколько раз Аллах ясно, с разных сторон опровергал этот проклятый, ложный аргумент, с помощью шариата, предопределения, созданий и приказов. Знание об этом стало общеизвестным.

✓ «Однако большая часть людей не ведает об этом" (Сура «Преграды», 187)

✓ «Относительно большинства из них сбылось Слово, и они не уверуют. Воистину, Мы наложили на их шеи оковы до самого подбородка, и их головы задраны. Мы установили преграду перед ними и преграду позади них и накрыли их покрывалом, и они не видят. Им все равн о , предостерег ты их или не предостерег. Они не веруют. Ты можешь предостеречь только того, кто последовал за Напоминанием и устрашился Милостивого, не видя Его воочию. Обрадуй его вестью о прощении и щедрой награде» (Сура «Йа син», 7-11)

Это все, а вся хвала Аллаху, Господу миров. Да благословит Аллах и да приветствует многочисленно нашего пророка Мухаммада, его семью и сподвижников вплоть до Судного дня

\_\_\_\_\_\_

УРОК 8 ✓

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

\_\_\_\_\_

Прочитаем сегодня отрывки из книги ибн Таймийи (да помилует его Аллах). Это дополнение к 6 основе.

С Сначала прочитаем предисловие книги, прочитаем до того момента, когда шейх-уль Ислям ибн Таймиййа (да помилует его Аллах) приведёт доводы на то, что Коран был ниспослан для того, чтобы читать, понимать и следовать ему, а не для того, чтобы украшать.

Причина написание этой книги - это вопрос, который пришёл касательно двух человек, которые поспорили относительно имён и атрибутов Аллаха. Один из них говорил, что не обязан человек знать тонкости имён и атрибутов Аллаха и искать, даже он считал что это нежелательно, приводя

слова имама Малика (да помилует его Аллах) относительно того, кто спросил: «Как Аллах вознёсся на трон?». Мы знаем, что имам Малик ( да помилует его Аллах) вот этими словами не хотел отрицать поиск и изучение сыфатов Аллаха, которые пр и шли в Коране и сунне.

Имам Малик (да помилует его Аллах) порицал того, кто ищет сам по себе сущность этих сыфатов, которые мы не можем узнать, потому что Аллах не разъяснил это и посланник (да благословит его Аллах и приветствует) не описал. А этот человек приводил слова имама Малика (да помилует его Аллах) не к месту. То есть причина написания книги ибн Таймиййа - этот вопрос человека определённой местности {название местности неслышно}. Прочитаем ответ ибн Таймиййи, ответ очень важный, это из основ религии.

✓ шейх-уль Ислям ибн Таймиййа (да помилует его Аллах) начал:

«Все мы должны верить во все то, с чем пришёл посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует), все, с чем пришёл Коран и достоверная сунна. Люди должны верить в это, быть убежденными в этом. Верим в общем, если в Коране и сунне пришло общее разъяснение и верим в тонкости, если в Коране и сунне пришло тонкое разъяснение. Человек не может быть верующим, пока не уверует в то, с чем пришёл посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует). Это и есть совершенство шахады: «Ля Илляха илля Лла  $\mathbf{x}$  ва анна Мухаммадар расулюллах».

T о есть без этого шахада недействительна. Тот, кто свидетельствует, что он (Мухаммад -да благословит его Аллах и приветствует) посланник Аллаха, то человек свидетельствует, что он правдивый в том, что рассказывает от Аллаха. Это и есть действительность свидетельства в том, что он посланник. Потому что лжец не может быть посланником - он рассказывает и лжет. Относительно Мухаммада (да благословит его Аллах и приветствует) Аллах говорит:

✓ «Если он возложил на Нас ложь в том, что говорит, то Мы обещаем ему суровое наказание».

В общем, это правило известное, распространённое, то есть все знают, что в исламе нужно верить во все, с чем пришёл посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует), что ислам недействительный того, кто не верит хотя бы в часть того, с чем пришёл посланник (да благословит его Аллах и приветствует), если это достоверно пришло.

✓ Аллах сказал: «Аллах уже оказал милость верующим, когда отправил к ним Пророка из них самих, который читает им Его аяты, очищает их и обучает их Писанию и мудрости, хотя прежде они находились в очевидном заблуждении» (3:164)

То есть на ширке и куфре.

✓ Аллах сказал: «Таким же образом Я отправил к вам Посланника из вашей среды, который читает вам Наши аяты, очищает вас, обучает вас Писанию и мудрости, обучает вас тому, чего вы не знали» (2:151)

Мудрости - здесь имеется в виду сунна.

✓ Также Аллах сказал: «Помните милость, которую Аллах оказал вам, а также то, что Он ниспослал вам из Писания и мудрости, чтобы увещевать вас» (2:231)

Это довод на то, что сунна тоже ниспослана от Аллаха, тоже является откровением. Джибриль (мир ему) спускался с Кораном и сунной и обучал посланника ( да благословит его Аллах и приветствует)

✓ Сказал Аллах: «Мы отправили посланников только для того, чтобы им повиновались с дозволения Аллаха» (4:64)

✓ Также Аллах говорит: «Но нет — клянусь твоим Господом! — они не уверуют, пока они не изберут тебя судьей во всем том, что запутано между ними, не перестанут испытывать в душе стеснение от твоего решения и не подчинятся полностью» (4:65)

✓ Также Аллах говорит: «О те, которые уверовали! Повинуйтесь Аллаху, повинуйтесь Посланнику и обладающим влиянием среди вас. Если же вы станете препираться о чем-нибудь, то обратитесь с этим к Аллаху и Посланнику» (4:59)

Одно из тех вещей, с которым пришёл посланник (да благословит его Аллах и приветствует) - это довольство Аллаха (то есть он сообщил нам о довольстве Аллаха) кем ? Это Мусульманами - мухаджирами и ансарами и теми, которые последовали за ними

✓ Как Аллах в Коране сказал: «Аллах доволен первыми из мухаджиров и ансаров, которые опередили остальных, и теми, которые последовали строго за ними. Они также довольны Аллахом» (9:100)

Также из тех вещей, с которым пришёл посланник (да благословит его Аллах и приветствует) - это сообщение посланника (да благословит его Аллах и приветствует) о том, что Аллах сделал эту религию полноценной.

✓ Аллах сказал: «Сегодня Я завершил для вас вашу религию и довел до конца Мою милость к вам, и одобрил для вас Ислам в качестве религии» (аль-Маида 5:3).

Посмотрите, как шейх -уль Ислям разъясняет основу последовательно.

- 1. мусульмане должны верить во все, с чем пришёл Посланник (да благословит его Аллах и приветствует);
- 2. то, что посланник (да благословит его Аллах и приветствует) сообщил, что Аллах доволен сахабами посланника (да благословит его Аллах и приветствует). Это непросто так приводит ибн Таймиййа (да помилует его Аллах);
- 3. это религия полноценная;
- « ${
  m M}$  з тех вещей, с которыми пришёл Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) это приказ ему, чтобы он чётко и ясно донёс эту религию». И это четвёртая основа.
- ✓ Как Аллах сказал: «На посланника возложена только ясная передача откровения» (24:54)
- ✓ Также Аллах в Коране сказал: «А тебе Мы ниспослали Напоминание для того, чтобы ты разъяснил людям то, что им ниспослано, и для того, чтобы они призадумались» (16:44)

Аллах отправил откровение Коран и сунну для того, чтобы разъяснить людям то, что ниспослано им.

✓ Также Аллах сказал: «О посланник! Доведи то, что ниспослано тебе от твоего Господа. Если ты не сделаешь этого, то не донесешь Его послания» (аль-Маида 5: 67).

Дальше шейх-уль Ислям (да помилует его Аллах) говорит: «Нам известно, что посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) донёс послание, как это было ему приказано и не скрыл из этого послания ничего. Скрывать то, что ниспослал Аллах, противоре ч и т его обязанностям донести послание, так же, как ложь противоречит тому, что он обязан сделать, то есть донести ислам.

N нам, то есть мусульманам, известно из своей религии, что посланник (да благословит его Аллах и приветствует) обезопашен от скрытия, то есть он не скрывал ничего, так же, как он обезопашен от лжи в том, что он донёс. И это свидетельствует, что он донёс по с  $\pi$  а н  $\mu$  е, как ему приказал Аллах. Также он разъяснил то, что ему было ниспослано от Аллаха. И Аллах сообщил, что сделал религию полноценной, то есть усовершенствовал ее.

K а  $\kappa$  полноценная? Посредством того, что он донёс до людей. Значит Аллах свидетель, что Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) донёс эту религию, она полноценная. И религия не стала известна, кроме как посредством ее донесения. Кто узнал бы о ре  $\pi$   $\mu$   $\kappa$   $\mu$   $\mu$ , если бы Мухаммад (да благословит его Аллах и приветствует) не донёс бы ее? И этим мы узнаем,

что посланник (да благословит его Аллах и приветствует) донёс всю религию, которую Аллах узаконил для своих рабов.

✓ От аль-'Ирбада ибн Сарии (да будет доволен им Аллах) сообщается, что посланник Аллаха (мир ему и благословение Аллаха) сказал: «Я оставил вас на ясном пути, ночь которой подобна дню, с которого не собьется после меня никто, кроме погибшего!» (Ахмад 4/126, Ибн Маджах 43. Достоверность хадиса подтвердили имам аль-Баззар, имам Абу Ну'айм, имам аль-Багъауи, хафиз Ибн 'Абдуль-Барр, имам ад-Дыя аль-Макъдиси, хафиз Ибн Касир и шейх аль-Альбани)

✓ Также посланник Аллаха (мир ему и благословение Аллаха) сказал: «Не осталось ничего, что приближало бы к Раю и отдаляло бы от Огня, чтобы я не разъяснил для вас этого!» (ат-Табарани в "аль-Кабир" 1647. Хадис достоверный. См. "ас-Сильсиля ас-сахиха" 1803)

✓ Абу Зарр (да будет доволен им Аллах) сказал: "Посланник Аллаха (мир ему и благословение Аллаха) не упустил даже птицы, порхающей на небе крыльями, не оставив нам знания об этом". (Ахмад 21771, Ибн Хиббан 3/271. Достоверность подтвердил Шу'айб аль-Арнаут)

Т о есть донёс до конца эту религию.

Когда нам стало ясно это все, каждый мусульманин обязан верить во все то, с чем пришёл посланник (да благословит его Аллах и приветствует) и в то, что он рассказал нам от Аллаха из его имён и атрибутов, которые пришли в Коране и в достоверной сунне от посланник а (да благословит его Аллах и приветствует). На этих убеждениях были первые из мухаджиров и ансаров и те, которые последовали за ними (да помилует их Аллах)»

Вот эти основы пригодятся, когда вы будете изучать вопрос понимания Корана, атрибутов и имён Аллаха. Это доводы против заблудших, которые утверждают, что как будто посланник (да благословит его Аллах и приветствует) что-то не досказал. Заучите эту основу, выучите доводы, они пригодятся на всю оставшуюся жизнь.

\_\_\_\_\_\_

УРОК 9 ✓

По аудиозаписям СаидАхмада Муцалаулского (رحمه الله).

Книга: Шесть основ

Автор: шейх Мухаммад ибн Абдуль-Ваххаб (رحمه الله)

\_\_\_\_\_

Ибн Таймиййа (да помилует его Аллах) говорит, что каждый мусульманин обязан уверовать во все то, что сказал посланник (да благословит его Аллах и приветствует) будь это имена или атрибуты

Аллаха, которые пришли в Коране и достоверной сунне. И на этом были сподвижники, мухаджиры и ансары.

Дальше шейх-уль Ислям (да помилует его Аллах ) говорит: «Они есть те, которые взяли Коран и сунну Посланника (да благословит его Аллах и приветствует), то есть сподвижники. Они получали, брали от посланника (да благословит его Аллах и приветствует) все зна н и я и дела.

✓ Абу Абдурахман ас-Сулями (да помилует его Аллах) сказал: «Нам сообщили те, которые нас обучали Корану - Усман ибн Аффан,

Абдуллах ибн Мас'уд и др., что когда они обучали 10 аятам из Корана (то есть когда пророк (да благословит его Аллах и приветствует) их обучал 10 аятам Корана), они не переходили эти 10 аятов, пока не изучат знания и дела, которые есть в этих аятах, не переходили на другие аяты, и они сказали, то есть сподвижники: « И мы изучали и Коран, и знания, и дела - все вместе».

Абдуллах ибн Умар (да помилует его Аллах) - он из маленьких сподвижников- изучал суру «Бакара» 8 лет для того, чтобы понять и получить знания, которые содержатся в ней. 8 лет только на суру «Бакара».

Вот это их стремление изучить смысл и знания, которые есть в Коране обосновано тем, что Аллах сделал свойственным своим рабам то, что они заботятся, стремятся понять Коран, который ниспослан к ним, изучить его буквы, слова, предложения и смысл. Верующему человеку свойственно изучать это. Их стремления изучить смысл больше. Нам известно, что тот, кто читает, изучает книгу будь это медицина или же математика и тд, стремится понять, осмыслить книгу, которую он читает. Например, человек, который читает медицин у он же не просто читает буквы, он читает эти буквы для того, чтобы понять получить знания. А так же те, которые читают ниспосланную Аллахом книгу, посредством которой Он ведёт на правильный путь, посредством этой книги Он дал им знания об истине и заблужд е н и и. То есть верующему свойственно изучать смысл книги Аллаха. Для чего мы это делаем ? Это опровержение тем, который говорят, что Коран люди не понимают, кроме муджтахидов

Нам известно, что самое большое стремление сахабов было понять Коран. Когда студент слышит от учителя хадис, он стремится понять его. А что говорить о тех, которые слышат речь Аллаха от того, кто доносит эту речь от самого Аллаха.

Д Дальше шейх-уль Ислям ибн Таймиййа (да помилует его Аллах) говорит, что также известно, что посланник Аллаха (да благословит его Аллах и приветствует) стремился обучить сахабов смыслу Корана, больше, чем стремился обучить их буквам Корана. Изучив буквы без смысла, ты не можешь получить нужное. Сегодня у нас множество людей читают Коран на арабском, однако изза отсутствия понимания они не получают знания из этого Корана. Буквы, слова пишутся для того, чтобы дать смысл того, что написано. Не для того, чтобы просто написать, а для того, чтобы передать смысл.

Это было первое опровержение.

Второе - Аллах побуждает верующих призадуматься и размышлять над Кораном, следовать ему во многих местах Корана. То есть если Коран понимает только муджтахид, зачем Аллах обращается ко всем верующим и побуждает их размышлять над Кораном, думать, следовать ему ?!

✓ Как Аллах сказал: «Это — благословенное Писание, которое Мы ниспослали тебе, дабы они размышляли над его аятами» (38:29)

 ${
m T} \,\,{
m o}\,\,$  есть Аллах отправил эту книгу, чтобы размышляли над знамениями, над аятами Корана

- ✓ «Неужели они не размышляют над Кораном? Или же на их сердцах замки?» (47:24)
- ✓ «Неужели они не задумываются над Словом? Или же к ним явилось то, что не приходило к их праотцам?» (23:68)
- ✓ «Неужели они не задумываются над Кораном? Ведь если бы он был не от Аллаха, то они нашли бы в нем много противоречий» (4:82)
- шейх-уль Ислям ибн Таймиййа (да помилует его Аллах) говорит: «Если Аллах побуждал кяфиров, мунафиков размышлять над Кораном, то мы узнаем из этого, что смысл Корана может узнать и понять и кяфир, и мунафик. Как это может быть невозможным относительно вер у ю щ и х? Если это может понять кяфир и мунафик, как верующий может не понять?! И это указывает на то, что смысл Корана известный, ясный, понятный для верующих.

Третье опровержение:

- ✓ Аллах говорит: «Воистину, Мы ниспослали его в виде Корана на арабском языке, чтобы вы могли понять его». (12:2)
- ✓ также Аллах сказал: «Воистину, Мы сделали его Кораном на арабском языке, чтобы вы могли уразуметь» (43:3)

Аллах разъяснил в этих аятах, что Коран на арабском языке, чтобы люди поняли, осознали.

А размышлять, понять человек не может, не зная смысл Корана.

Четвёртое опровержение:

Аллах порицает тех, которые не понимают Коран

✓ Аллах говорит: «Когда ты прочел Коран, Мы воздвигли между тобой и теми, кто не верит в Последнюю жизнь, невидимую завесу» (17:45)

Т о есть они не понимают Коран. Порицает Аллах кяфиров, что они не понимают его.

✓ Также Аллах говорит: «Мы накинули на их сердца покрывала, чтобы они не могли понять его (Коран)» (6:25)

Что с этими людьми, которые не понимают речь, которая обращена к ним?

Если бы верующие так же не понимали речь Аллаха, то они были бы соучастниками кяфиров и мунафиков в порицании Аллаха. То есть порицание Аллаха охватила бы и верующих так же, как кяфиров и мунафиков.

Пятое опровержение:

Аллах порицает тех, у которых доля от Корана всего лишь звук, которые они слышат, голос, не понимая смысл. Пример кяфиров подобно примеру пастуха, который кричит животным. Эти животные слышат только звук, не понимая язык. Так же и кяфиры слышат Аллаха, но не понимают смысла. Они слепые, глухие, немые и они не осознают, не понимают.

✓ Аллах говорит: «У них есть сердца, которые не разумеют, и глаза, которые не видят, и уши, которые не слышат. Они подобны скотине, но являются еще более заблудшими» (7:179)

✓ Также Аллах говорит: «Среди них есть такие, которые слушают тебя. Когда они вышли от тебя, то сказали тем, которым было даровано знание: «Что он сказал только что?». (47:16)

Аллах говорит они обращаются к обладателям знаний - сахабам, вместе с тем, что они вместе со всеми слушали посланника (да благословит его Аллах и приветствует). Сахабы получили знания, а мунафики не поняли и обращаются к ним: «Что он сказал?». Это те люди на сердца которых Аллах наложил печать, и они последовали за своими страстями.

Шейх-уль Ислям ибн Таймиййа (да помилует его Аллах) говорит, что эти мунафики услышали голос посланника (да благословит его Аллах и приветствует) и не поняли, вместе с тем, что он говорит на арабском и сказали: «Что он сказал только что?» . И это вопрос те x, которые не

поняли обращение к ним. И Аллах сказал, что Он наложил на их сердца печать и они последовали за своими страстями.

I тот, кто сделал первых из мухаджиров и ансаров и тех, которые последовали за ними не знающими смысл Корана, то он поставил их на степень кяфиров и мунафиков в том, в чем Аллах порицал их.

Шестое опровержение:

Сахабы комментировали Коран с табиинами.

Как это сказал муджахид: «Я прочитал перед ибн Аббасом Коран с начала до конца, останавливаясь после каждого аята и спрашивая смысл этого аята».

✓ Суфьян ас-Саури сказал: «Если до тебя дойдёт тафсир Муджахида, то тебе этого достаточно [можешь больше ничего не искать]».

Потому что он взял этот тафсир от ибн Аббаса, в другом риваяте пришло, что он три раза подошёл к ибн Аббасу, прочитал Коран с начала до конца, останавливаясь у каждого аята, изучая смысл этого аята

Также ибн Мас'уд (да помилует его Аллах) говорил: «Если бы я знал человека, который знает лучше меня Коран и до него был бы доступ на верблюдах, то я пошёл бы к нему».

 ${
m II}$  все ученики ибн Аббаса и ибн Мас'уда взяли от них тафсир в большом количестве.

Все эти шесть опровержений, если вы поймёте задумайтесь, то вы сможете опровергать тех, которые утверждают, что Коран понимают только муджтахиды. Коран ниспослан для того, чтобы размышлять над аятами, для того, чтобы следовать им, для того, чтобы понять указанныей Аллахом правильных путь, понять различие между истиной и ложью. Когда появилось это сомнение, что люди не понимают Коран, кроме муджтахидов, люди отдалились от религии Аллаха, последовали за традициями, придумали себе убеждения.

А когда читаешь им Коран, когда читаешь сунну, они говорят, что «ты их не понимаешь, поэтому нужно оставить Коран и сунну в покое и нам достаточно то, на чем нашли своих отцов» и тд.

Хвала Аллаху господу миров

https://vk.com/club189390344 Уроки СаидАхмада в печатном виде